Avoir Esprit de Dieu, c¢’est tout

« Oh! prions donc bien P’Esprit-Saint, il est si nécessaire. Pour nous faire
comprendre sa nécessité, Jésus-Christ disait : « Il est nécessaire que je m’en
aille pour vous envoyer I’Esprit-Saint ». ( ... ). Le Saint-Esprit nous donne
Ilamour ( ... ) et qui aime comprend, qui aime sent, qui aime peut agir. Le Saint-
Esprit acheve donc ce que Jésus-Christ a commencé. Le Pere donne
I’existence, le Fils se découvre a nous et nous montre Dieu et la voie, et le
Saint-Esprit nous le fait comprendre et aimer ». (Lettre du 6 juin 1873 a Jean
Broche, alors séminariste).

Antoine Chevrier avait pour premiére conviction : « Connaitre Jésus-Christ, ¢’est tout », mais
il affirmait aussi : « Avoir I’Esprit de Dieu, c’est tout », précisant: « C’est tout pour soi-
méme, c’est tout pour une communauté ». Antoine, en effet, ne manque jamais de lier entre
elles la doctrine sur Jésus-Christ avec celle sur I’Esprit Saint, mettant en relief 1’action de
celui-ci. Le fondateur du Prado n’est pas « christomoniste » comme pourrait le laisser croire
la centralité qu’il donne au Christ Jésus. En raison méme de son orientation vers le Christ, il a
une théologie et, surtout, une spiritualité trinitaires tout a fait conformes a I’enseignement
traditionnel de 1’Eglise. De fait, quand on cherche & connaitre le Christ,  I’aimer et a se
modeler sur lui, on est amené a ne faire qu’un avec lui dans ses rapports avec le Pére et le
Saint-Esprit.

En explorant I’itinéraire spirituel d’ Antoine, on s’apergoit que ¢’est en méditant sur le mystére
du Christ que le prétre de la Guillotiere a découvert la place que I’Esprit-Saint devait avoir
dans sa vie et dans celle de tous les véritables disciples. Un de ses écrits les plus denses du
point de vue de la pneumatologie est un de ses commentaires du récit de I’ Annonciation qu’on
trouve dans ses manuscrits : « Le Saint-Esprit a pris soin de I’enfance du monde et I’a guidé
dans sa bouillonnante jeunesse et I’a préparé a recevoir le Messie, le Sauveur, la Lumiere
Véritable et le Salut. Et au milieu de tous les obstacles différents, le Saint-Esprit fait marcher
cependant le monde vers son but unique, vers le grand point, centre de tout événement et de
toutes les choses terrestres : Jésus-Christ. Voyons comment le Saint-Esprit travaille a ce grand
évenement (former Jésus-Christ dans le sein de Marie) et comment il travaille & faire naitre
Jésus-Christ, a le faire connaitre et a le faire aimer, a le faire désirer ». Analysant ce passage,
le Pére Damiano Meda reléve que « a partir de ce que I’Esprit Saint a accompli dans le passé,
(le Pére Cheuvrier) reconnait qu’aujourd’hui encore 1’Esprit-Saint produit en nous Jésus-Christ
et prépare le ceceur des hommes a accueillir le Christ ».

Antoine Chevrier a certainement eu trés tot une dévotion a I’Esprit Saint qui obéissait a
I’enseignement de 1’Eglise & ce sujet. Mais il y a eu un moment, manifestement consécutif a
I’illumination de Noé€l 1856, ou il a pris clairement conscience qu’il lui fallait prier chaque
jour I’Esprit-Saint, I’invoquer de maniére particuliére. Dans son premier « Réglement de vie »
daté du 31 décembre 1857, il note : « Tous les matins, a neuf heures, je me propose de réciter
le « Veni Creator » pour demander les graces du Saint-Esprit ». Par la suite, il aura le souci de
communiquer cette dévotion a ses séminaristes, comme 1’indiquent ces lignes d’une lettre
qu’il leur a écrite le 9 décembre 1872 : « Que le Saint-Esprit se répande sur vous tous, mes
enfants, et ne négligez pas de I’invoquer chaque jour, ainsi que je vous 1’ai recommandé.
C’est lui qui donne la piété et la science du prétre ».



Dans « Le Véritable Disciple » (dont il faut toujours se souvenir qu’il s’agit d’une ceuvre
inachevée), les plus nombreuses considérations sur le réle de 1’Esprit Saint sont rassemblées
dans le chapitre « Renoncer a son esprit ». Car ce n’est pas avec notre propre esprit que nous
pouvons comprendre les choses de Dieu, que nous pouvons devenir véritablement spirituels.
Dieu seul peut nous donner son Esprit, mais encore faut-il que nous lui fassions de la place !
Or rien n’est peut-étre plus difficile que de renoncer a se laisser conduire par son esprit propre
et s’abandonner a I’Esprit de Dieu. Chez ’homme intelligent et orgueilleux, qu’il soit laic,
religieux ou prétre, la suffisance peut trés vite I’emporter sur I’humble soumission a 1’action
du Seigneur. A I’époque d’Antoine Chevrier, les découvertes scientifiques se multiplient, il y
a une accelération des progres techniques (notamment le développement du Chemin de fer), et
beaucoup de gens sont alors tentés de tout miser sur le génie humain, y voyant la « le bon
esprit ». Antoine croit devoir mettre en garde les chrétiens quant a cet engouement, écrivant
par exemple dans « Le Véritable Disciple » : « On peut étre savant, savoir faire de beaux
raisonnements, étre grand philosophe, grand mathématicien, savoir toutes les sciences et
n’avoir pas le Saint-Esprit ». Ailleurs, il englobe aussi les théologiens parmi les savants qui
n’ont pas nécessairement 1’Esprit de Dieu en eux !

Quand le Pere Chevrier parle de I’Esprit Saint, relevait le Pére Ancel, « il n’y a a craindre
chez lui ni inflation verbale ni inflation sentimentale ». Grande était sa réserve, en effet, vis-a-
vis de ce qu’il est coutume d’appeler « des graces mystiques ». 1l ne souhaitait pas pour lui-
méme et pour les autres des interventions extraordinaires. Tout simplement désirait-il que
chacun se rende attentif a 1’action de I’Esprit Saint en lui et dans le monde, au cceur des
existences les plus ordinaires qui sont le lot de la majorité des hommes : « Il faut que ce soit le
Saint-Esprit qui nous donne le sens des choses spirituelles et divines et qui nous découvre
Jésus-Christ, qui nous donne des yeux pour voir, des oreilles pour entendre et un cceur surtout
pour sentir et nous attirer a lui. Et si nous sentons ou comprenons quelque chose, savoir que
tout bon sentiment, toute bonne pensée de foi et d’amour viennent de Dieu lui-méme et ’en
remercier ».

Dans la vie spirituelle et, de ce fait, dans les écrits du Pere Chevrier, on constate que le désir
tient une place importante : Dieu se fait désirer, le désir fait partie totalement de la pédagogie
divine. Ainsi, I’Esprit Saint est celui qui fait désirer Jésus-Christ et désirer comme celui-ci
désire. Et de méme que la pédagogie de Dieu est de faire surgir ce désir en nous, de méme la
pédagogie du disciple ou de I’apotre sera, également, d’éveiller ce désir. En prenant le temps
qu’il faut, car Dieu est patient ; il ne craint pas de se livrer a une lente éducation de I’homme.
Ce que Antoine Chevrier exprime (dans ses manuscrits) a travers une belle image : « C’est
I’Esprit Saint qui, comme une mere, a soin de 1’éducation du monde et le prépare, le garde et
lui donne ce qu’il lui faut pour le nourrir, I’instruire et le garder, et lui donne a temps ce qu’il
lui faut pour son salut et sa perfection et I’accomplissement du but du Créateur ». Comme une
meére !



Texte a méditer : 1 Corinthiens 12, 1-31

Freres,

au sujet des dons spirituels,

je ne veux pas vous laisser dans 1’ignorance.

Vous le savez bien :

quand vous étiez paiens,

vous étiez entrainés sans contrdle vers les idoles muettes.
C’est pourquoi je vous le rappelle :

Si quelqu’un parle sous 1’action de 1I’Esprit de Dieu,
il ne dira jamais : « Jésus est anatheme » ;

et personne n’est capable de dire :

« Jésus est Seigneur » sinon dans I’Esprit Saint.

Les dons de la grace sont variés, mais c’est le méme Esprit.

Les services sont variés, mais c’est le méme Seigneur.

Les activités sont variées, mais c’est le méme Dieu qui agit en tout et en tous.

A chacun est donnée la manifestation de I’Esprit en vue du bien.

A celui-ci est donnée, par I’Esprit, une parole de sagesse ;

a un autre, une parole de connaissance, selon le méme Esprit ;

un autre recoit, dans le méme Esprit, un don de foi ;

un autre encore, dans 1'unique Esprit, des dons de guérison ;

a un autre est donné d’opérer des miracles, a un autre de prophétiser, a un autre de discerner
les inspirations ; a 1’un, de parler diverses langues mystérieuses ; a I’autre, de les interpréter.
Mais celui qui agit en tout cela, c’est 'unique et méme Esprit :

il distribue ses dons, comme il le veut, a chacun en particulier.

Parmi ceux que Dieu a placés ainsi dans I’Eglise, il y a premiérement des apotres,
deuxiémement des prophetes, troisiemement ceux qui ont charge d’enseigner ;
ensuite, il y a les miracles, puis les dons de guérison, d’assistance, de gouvernement,
le don de parler diverses langues mystérieuses.

Tout le monde évidemment n’est pas apotre, tout le monde n’est pas prophete,

ni chargé d’enseigner ; tout le monde n’a pas a faire des miracles,

a guérir, a dire des paroles mystérieuses, ou a les interpréter.

Recherchez donc avec ardeur les dons les plus grands.

Et maintenant, je vais vous indiquer le chemin par excellence.



