Le prétre : un autre Christ

« Le sujet de mes réflexions continuelles est celui-ci : Sacerdos alter Christus.
Nous devons reproduire dans toute notre vie celle de Jésus-Christ, notre
Modele : étre pauvre comme lui dans la creche, étre crucifié comme lui sur la
croix pour le salut des pécheurs, et étre mangé comme lui dans le sacrement
de ’Eucharistie. » (Lettre a 1’abbé Gourdon du 22 janvier 1866).

L’illumination intérieure que le Pere Chevrier a regue la nuit de Noél, 1’a convaincu qu’il était
appelé a faire surgir des prétres pauvres pour les pauvres. Comme le faisait remarquer le Pere
Alfred Ancel, la grace de cette nuit-la ne fut « pas seulement une grace de conversion, mais
aussi une gréace de fondation ». Dés lors, Antoine portera ce souci en permanence, méme s’il
eut beaucoup de mal a lui donner un commencement de réalisation, et méme s’il fut amené a
conduire d’autres ceuvres, particuliérement celle de la premiére Communion pour les
adolescents pauvres, et celle de la fondation des Sceurs du Prado (les deux étant, au
demeurant, liées).

Il y avait beaucoup de prétres pieux et fidéles a leur état a I’époque d’ Antoine Chevrier. Mais
en un temps ou I’Eglise de France considérait qu’elle avait & reconquérir le terrain qu’elle
avait perdu en raison des bouleversements qui avaient accompagné et suivi les révolutions de
1789, de 1830 et de 1848, le clergé séculier de cette deuxiéme moitié du XIX®™ siécle se
pensait surtout comme un corps social qui avait un statut a défendre dans la société, cela non
pas en fonction d’intéréts particuliers, mais pour mieux pouvoir faire passer (croyait-on) le
message chrétien dans ladite société, a commencer parmi les élites. De ce fait, les prétres
apparaissaient la plupart du temps (malgré 1’humilité et la simplicité de vie de beaucoup,
particulierement dans les campagnes) comme des gens ayant du pouvoir sur la société, ou
comme étant des alliés des tenants du pouvoir, que celui-ci soit politique, économique ou
culturel. Beaucoup d’agressivité s’est alors manifestée a ’encontre des congrégations
religieuses (en commencant par les jésuites), accusées de vouloir étre les maitres de toute la
société, ayant la main sur les écoles, sur les hépitaux...

Le clergé séculier était formé pour faire sa sanctification, pour tenir aussi un certain rang
révélateur de la dignité de sa charge, et il n’était guéere prét & se mélanger au peuple qui
composait pourtant la majorité des habitants (et, encore moins, aux nouvelles masses
ouvrieres). Or Antoine Chevrier, lui, a vu la misere du peuple. Il a pris conscience avec
douleur de 1’éloignement des ouvriers par rapport a I’Eglise et par rapport & Jésus-Christ. En
contemplant I’enfant de la creche, il a alors saisi que, pour rejoindre véritablement les gens,
sans les écraser de quelque fagon, sans les effrayer en leur laissant craindre que 1’Eglise serait
animée de désirs de pouvoir, il fallait que les prétres aient avant tout le souci d’imiter Jésus-
Christ dans son abaissement. Dés Noél 1857, un an aprées sa conversion, il peut écrire dans
son cahier : « Le prétre est la plus parfaite image de Jésus sur la terre, il est le prétre de la
créche, du Dieu qui s’humilie jusqu’a prendre ce qu’il y a de plus infime, de plus abject, et se
confondre parmi ses creatures dégradées par le péche. Il est le prétre du Dieu de la créche, du
Dieu de la croix, du Dieu qui a livré son sang pour ses bourreaux, qui a été patient dans les
souffrances et le mépris. Le prétre est établi pour faire revivre toutes les vertus et les exemples
de Jeésus-Christ, il doit étre la plus parfaite image de Jésus-Christ sur la terre (...). La vie de
Jésus a été une vie de renoncement, d’expiation et de charité ; je dois en faire autant ».



Cet ideal, nombre de religieux tentaient de le vivre : il était, notamment, celui des ordres
mendiants comme les capucins. Mais le Pére Chevrier avait acquis la conviction que ce que
I’on appelle «les conseils évangéliques » (pauvreté, obéissance et chasteté) devaient étre
adoptés aussi par le clergé séculier. Car si ce qui fait le prétre ¢’est I’imitation de Jésus-Christ,
comment celui-ci, seculier comme religieux, ne devrait-il pas renoncer aux biens matériels, a
I’exercice de son bon vouloir et «aux créatures » (expression du langage ecclésiastique de
I’époque pour désigner les femmes en particulier 1)? En ce qui concerne les prétres du Prado
qu’il tentera de former, il écrira en 1878, dans un texte intitulé « But fondamental de
I’Association des Prétres du Prado » : « Nous voulons mener une vie réguliére et nous
rapprocher le plus possible de la vie des religieux, tels que les franciscains, les carmes, les
dominicains, en prenant de leur vie austere et sérieuse tout ce qui peut étre compatible avec
notre ministére apostolique dans le monde ». A la vie religieuse, Antoine associe une réelle
ascese en vue de la perfection évangélique qui lui parait pouvoir étre imitable, mais il tient a
ce qu’il considere étre la spécificité du prétre séculier : rester dans le monde et partager la vie
des hommes.

En 1866, il trace avec de la peinture, sur trois murs intérieurs de la maison qui lui a été donnée
a Saint-Fons (banlieue est de Lyon), a I’intention des éléves de I’école cléricale qu’il a
emmenés avec lui, ce que I’on appelle communément « Le Tableau de Saint-Fons ». Il s’agit
d’un grand triptyque ou est écrit, en gros, en latin : « SACERDOS ALTER CHRISTUS » (le
prétre est un autre Christ »), avec les deux phrases : « Le Verbe s’est fait chair et il a habité
parmi nous », et : « Je vous ai donné I’exemple, afin que, comme j’ai fait, vous fassiez vous
aussi ». Au-dessous, trois grandes colonnes. Une qui a pour titre : « CRECHE », I’autre :
« CALVAIRE », et la troisieme: « TABERNACLE ». Au bout de ces colonnes, ces
affirmations :
1. « Plus on est pauvre, plus on s’abaisse, plus on glorifie Dieu, plus on est utile au
prochain. Le prétre est un homme dépouillé ».
2. «Plus on est mort, plus on a la vie, plus on donne la vie. Le prétre est un homme
crucifié ».
3. « Il faut devenir du bon pain. Le prétre est un homme mangé ».

Antoine Chevrier était convaincu que toute vie sacerdotale devait étre pour les hommes une
nourriture vraie, comme 1’a été et le demeure la vie de Jésus-Christ. Il donna vingt-trois ans
de son existence de prétre pour faire entendre cela, et pour en témoigner personnellement
jusqu’a « mourir de faim » a I’4ge de cinquante-trois ans, 1’estomac rongé par un ulcére. Il
avait pu commencer a former quelques prétres. Dans les années qui suivirent sa mort, d’autres
hommes soucieux d’étre, dans son sillage, de « Vvéritables disciples » se sont progressivement
manifestés. Des milliers de prétres ont suivi (aujourd’hui : quelque mille deux cents, dont plus
de la moitié hors de France).

Texte a méditer : Jean 13, 1-20.
Avant la féte de la Paque,
sachant que I’heure était venue pour lui de passer de ce monde a son Pére,

Jésus, ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, les aima jusqu’au bout.

Au cours du repas, alors que le diable a déja mis dans le cceur de Judas, fils de Simon
I’Iscariote, I’intention de le livrer,



Jésus, sachant que le Pére a tout remis entre ses mains,

qu’il est sorti de Dieu et qu’il s’en va vers Dieu,

se léve de table, dépose son vétement, et prend un linge qu’il se noue a la ceinture ;
puis il verse de 1’eau dans un bassin.

Alors il se mit a laver les pieds des disciples

et a les essuyer avec le linge qu’il avait a la ceinture.

Il arrive donc & Simon-Pierre, qui lui dit :

« C’est toi, Seigneur, qui me laves les pieds ? »

Jésus lui répondit :

« Ce que je veux faire, tu ne le sais pas maintenant ; plus tard tu comprendras. »

Pierre lui dit : « Tu ne me laveras pas les pieds ; non, jamais ! »

Jésus lui répondit : « Si je ne te lave pas, tu n’auras pas de part avec moi. »

Simon-Pierre lui dit :

« Alors, Seigneur, pas seulement les pieds, mais aussi les mains et la téte ! »

Jésus lui dit : « Quand on vient de prendre un bain, on n’a pas besoin de se laver, sinon les
pieds : on est pur tout entier. Vous-mémes, vous étes purs, mais non pas tous. »

Il savait bien qui allait le livrer ; et ¢’est pourquoi il disait : « Vous n’€tes pas tous purs. »

Quand il leur eut lavé les pieds, il reprit son vétement, se remit a table et leur dit :

« Comprenez-vous ce que je viens de faire pour vous ?

Vous m’appelez “Maitre” et “Seigneur”, et vous avez raison, car vraiment je le suis.
Si donc moi, le Seigneur et le Maitre, je vous ai lavé les pieds,

vous aussi, vous devez vous laver les pieds les uns aux autres.

C’est un exemple que je vous ai donné

afin que vous fassiez, vous aussi, comme j’ai fait pour vous.



